

مكتبة الإدريسي
الإسلامية السلفية
النشر والتوزيع



عدد المرفقات: التاريخ: ١٠ < ١٠ < ١١هـ الموافق: / / ١٩ ١٩مـ أبو السن معطفي بن إسماعيك

اليمن \_ مأرب \_ وادي عبيدة دار العديث \_ مأرب

المحدس وكفي ، وساق على عباده الذين اجتفى المحمد المعنى ال





هاتف وفاکس: ۲۰۱۲۸۹ مارب ص ب: ۲۸۲۷۹ مارب

## ساسلة الفتاوي السرعية

تصدر عن دار الحديث الخيرية بمأرب العدد الثالث عشر تم إصداره في شهر رجب ١٤٢٠هـ

بقلم/: والحس معطفي بن إسمامين والسليماني



حقوق الطبع والتصوير محفوظة

الناشر مكتبة الإدريسي الإسلامية السلفية الجمهورية اليمنية صنعاء تلفاكس: ٦٢٠٢٢٥ ص ب ١٧١٧٩



على فهم السلف الصالح

## بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله و كفى ، وسلام على عباده الذين اصطفى ، أما بعد:

\* السؤال ٢٢٠: هل صح أن النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم كان يضم يديه في الصلاة تارة ويرسلهما في القيام الأول تارة أخرى ؟

الجواب: هذا كلام ليس له أصل، ولا أعرف حديثاً يدل على ذلك، وإنحا وردت الأحاديث الكثيرة بالأمر الأول، أي أن النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم كان يضع يده اليمنى على يده اليسرى في الصلاة، أو كان صلى الله عليه وعلى آله وسلم يقبض اليسرى باليمنى في الصلاة، ومن قال بخلاف ذلك فعليه بالدليل، وقد قال ابن عبد البر في التمهيد" (٢٠/٤٧-٧٥): لم تختلف الآثار عن النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم في هذا الباب، ولا أعلم عن أحد من الصحابة في ذلك حلاف أ، إلا شيء رُوِي عن ابن الزبير أنه كان يرسل يديه إذا صلى، وقد رُوي عنه خلافه...أه...

وإنما هده المقالة الواردة في السؤال من قول العامة - فيما أعلم - وقد ذهب إلى جواز الإرسال بعض العلماء رحمهم الله، لكن العبرة بالدليل، والله تعالى أعلم.

\* السؤال ٢٢١: ما هي الأحاديث الواردة في وضع اليمني على اليسرى ، أو قبض اليسرى باليمني ؟

الجواب: وردت أحاديث كثيرة في ذلك:

1- حديث أبي حازم عن سهل بن سعد الساعدي رضي الله عنه قال: "كان الناس أبو حلزم: يُؤْمَرون أن يضع الرجل اليد اليمنى على ذراعه اليسرى في الصلاة" قال أبو حلزم: لا أعلمه إلا ينمي ذلك إلى النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم. أخرجه مالك في "الموطأ" ومن طريقه البخاري في صحيحه برقم (٧٤٠).

قال الحافظ في "الفتح" (٢٢٤/٢): قوله: "كان الناس يؤمرون" هذا حكمه الرفع، لأنه محمول على أن الآمر لهم بذلك هو النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم... قال: واعترض الداني في "أطراف الموطأ" فقال: هذا معلول، لأنه ظنَّ من أبي حازم. ورد بأن أبا حازم لو لم يقل " لا أعلمه..." الخ ، لكان في حكم المرفوع، لأن قول الصحابي: "كنا نؤمر بكذا" يُصرف بظاهرة إلى من له الأمر، وهو النبي صلى الله عبد وعلى آله وسلم، لأن الصحابي في مقام تعريف الشرع، فيُحمل على من صدر عنه الشرع... قال رحمه الله: قيل: لو كان مرفوعاً ما احتاج أبو حازم إلى قوله: " لا أعلمه.." الخ ، والحواب: أنه أراد الانتقال إلى التصريح، فالأول لا يقال له: مرفوع، وإنما يقال: له حكم الرفع...أه...

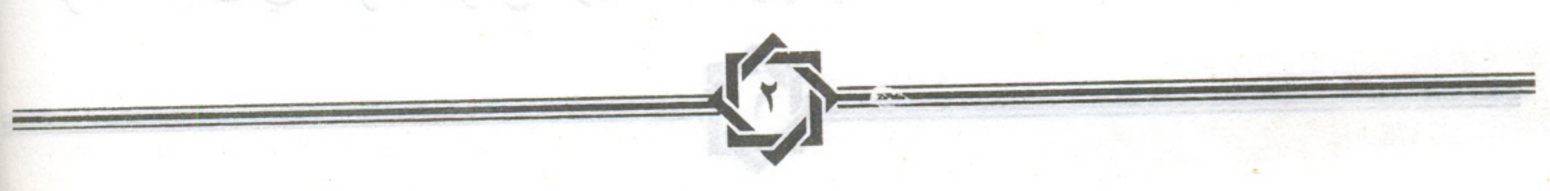
7- حديث أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم قال: "ثلاث من النبوة، تعجيل الفطر، وتأخير السحور، ووضع اليمنى على اليسرى في الصلاة" وفي رواية: " أُمِرْنا معاشر الأنبياء: نُعجِّل إفطارنا، ونؤخر سحورنا، ونضرب بأيماننك على شمائلنا في الصلاة" أخرجه الدارقطني وابن عبد البر في "الاستدكار" وفي سلده كلام، لكن يتقوى بالحديث الآتي:

٣-حديث ابن عباس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم: "إنا معشر الأنبياء أُمِرْنا أن نعجل إفطارنا ، ونؤخر سحورنا، ونضع أيماننا علي شمائلنا في الصلاة".

أخرجه ابن حيان (١٧٧٠) وغيره، والراجح أن سنده صحيح والله أعلم.

AND DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THE PROPERT

٤ - حديث وائل بن حجر أنه رأى النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم رفع يديه حين دخل في الصلاة ، رفع يديه حيال أذنيه، وكبّر، ثم التحف بثوبه، ثم وضيع يده اليمنى على يده اليسرى... الحديث أخرجه مسلم في "صحيحه" (١/١٠).



وهناك أحاديث أخرى أكثرها يتقوى بما سبق ، والله أعلم .

م السؤال ٢٢٢: من هم العلماء الذين ذهبوا إلى حــواز إرسـال اليديـن في الصلاة، وما هي أدلتهم ؟

الجواب: ذكر أبو محمد المقدسي في "المغني" (١٤/١٥) أن جمهور أهل العلم على وضع اليمين على اليسرى في الصلاة، وأن ظاهر مذهب مالك إرسال اليدين، قال: ورُويَ ذلك عن ابن الزبير والحسن. أهد ملحصاً.

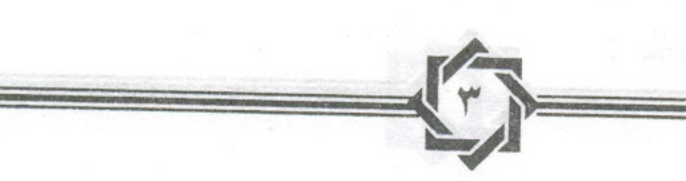
وذكره بمعناه النووي في "المجموع" (٣/١٦-٣١١) وزاد ذكر النجعي وابن سرين فيمن قالوا بالإرسال، وذكر أن الأوزاعي حيّر في ذلك، وذكر أن الليت بن سعد ذهب إلى الإرسال، إلا إن طال ذلك ...، وضع اليمني على اليسرى للاستراحة . أهـ ملخصاً .

وقد استدل من قال بالإرسال بأدلة منها:

حديث المسيء في صلاته، وموضع الشاهد عندهم أن النبي عليه الصلاة والسلام لم يذكر له وضع اليمني على اليسرى في الصلاة، والحديث متفق عليه.

والجواب: أن حديث المسيء في صلاته في بيان الأركان التي بدوها لا تصح الصلاة، لا في مستحبات الصلاة، وقد ذكر النووي في "الجموع" (٣١٣/٣) والشوكاني في "النيل" أن حديث المسيء في صلاته لبيان الواجبات والفرائض، ومن نظر في حديث أبي هريرة ، علم أنه سيق لبيان الأركان، وأكثر الزيادات في حديث رفاعة على ملا في حديث أبي هريرة لا تصح.

واستدلوا بآثار رويت في ذلك عن ابن الزبير والحسن وابن جبير وأبن المسيب وأسن سيرين وإبراهيم وعطاء.



والجواب: أما أثر ابن الزبير: فلا يصح، لأنه من طريق عمرو بن دينار قهرمان آل الزبير، وهو ضعيف.

وأثر الحسن: فيه عنعنة هشيم ، وهو مدلس.

وأثر إبراهيم: فيعه عنعنة مغيرة عن إبراهيم، وهو مدلس ، لا سيما عن إبراهيم. وأثر ابن جبير: فيه عبد الله بن العيزار، ولم أقف على ترجمته ، ولعله تصحف. وأثر ابن المسيب: فيه عمرو بن هارون ، وهو متروك .

واثر ابن سيرين: مع صحة سنده، فمتنه ليس بصريح في موضع النراع.

وأثر عطاء: سنده صحيح.

فلو كانت هذه الآثار صحيحة ، لما رددنا بها الأحاديث المسندة الصحيحة ، فكيف وهي آثار ضعيفة ؟!

وهناك أدلة بعيدة عن موضع النزاع ، لحديث جابر بن سمرة ، أو أدلة واهية وهناك أدلة بعيدة عن التكفير " وانظر " بدائع الفوائد " (٩١/٣) .

\* السؤال ٢٢٣: ذهب بعض أهل العلم إلى وضع اليمنى على اليسرى في الصلاة في القيام الأول ، وكذلك بعد الرفع من الركوع ، وخالف في ذلك بعض أهل العلم ، فما هو الراجح في ذلك ؟

الجواب: كثر الاختلاف في هذا الزمان في هذه المسألة ، والراجع عندي عدم الضر أو القبض بعد الرفع من الركوع .

وقد استدل من قال بالضم أو القبض في هذا الموضع بأدلة ، وهي :

١. ما جاء في بعض روايات حديث وائل بن حجر: " أن النبي صلى الله علي له وعلى آله وسلم كان إذا كان قائماً في الصلاة قبض بيمينه على شماله " أحرجه النسائي برقم (٨٨٧) وسنده صحيح.

قالوا: قوله: "إذا كان قائماً في الصلاة... " يُحمل على عموم القيام، فيشمل القيام الأول فعليه القيام الأول والقيام الذي بعد الركوع، ومن خصتص القبض بالقيام الأول فعليه الدليل.

٢. واستدلوا بما جاء في حديث أبي حميد الساعدي عند البخاري برقصم (٨٢٨)
 وفيه: "...فإذا رفع رأسه استوى، حتى يعود كل فقار إلى مكانه.." قالوا: يعني وفيه: "شه عليه وعلى آله وسلم مكانه الشرعي السابق، فيشمل هذا اليدين أيضاً.
 وبنحو ذلك رواية: "حتى يعود كل مفصل أو عظم إلى موضعه ".

٣. واستدلوا بأن السنة قد جاءت ببيان موضع اليدين في جميع هيئات الصلاة، في حمي السنة قد جاءت ببيان موضع اليدين في جميع هيئات الصلاة، في حمي المختلف فيه على القيام الأول المتفق عليه ، وياحذ بذلك فيحمل هذا الموضع المختلف فيه على القيام الأول المتفق عليه ، وياحذ بذلك

قالوا: والوضع بعد الركوع ، يناسب هيئة الخشوع ، كما رُوعِتي ذلك في القيام الأول .

و. قالوا: ولم يقل أحد من أهل العلم بإرسال اليدين في هذا الموضع ، فكان القول بالإرسال غريباً .

والجواب على هذه الأدلة فيما يلي:

أولاً: أما عن حديث وائل بن حجر فبالرجوع إلى روايات الحديث وألفاظه ، نحد أن الحديث قد جاء بعدة ألفاظ:

(أ) فعند أبي شيبة برقم (٣٩٣٨) والبيهقي (٢٨/٢) من طريــق موســـي بـــــ عمير عن علقمة بن وائل عن أبيه، قال: "رأيت النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم وضع يمينه على شماله في الصلاة " وانظره في "مسيند أحميد" (١٦/٤) وسيده

(ب) الرواية الثانية بلفظ: "كان إذا كان قائماً في الصلاة ، قبض بيمينه علي شماله " أخرجه النسائي برقم ( ٨٨٧) وسنده صحيح ، وهي من طريـــق موسى بن عمير أيضاً ، وقد توبع من قيس العنبري في بعض المواضع . (ج) وعند ابن عبد البر في "التمهيد" (٢٠/٢٠):

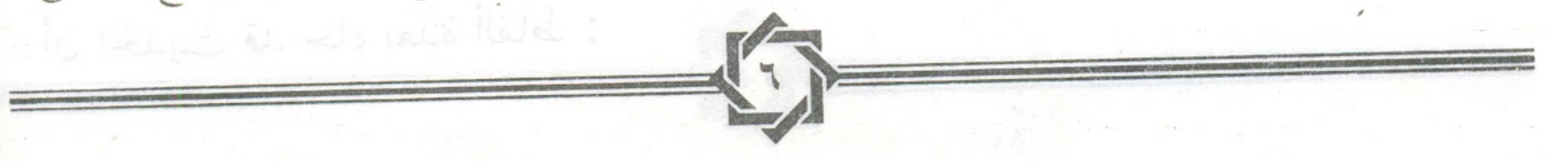
من طريق موسى بن عمير عن علقمة عن وائل: "أن النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم كان إذا قام إلى الصلاة، قبض على شاله بيمينه "وسنده صحيح.

ومن طريق موسى به: "رأيت النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم إذا دخل الصلاة، يأخذ شماله بيمينه " فهذه ثلاث روايات أو أربع كلها عن موسى بن عمسير العنبري ، وهو ثقة ، عن علقمة بن وائل عن أبيه ، وقد أثبت البحاري رحمه الله سماع علقمة من أبيه ، كما في "التاريخ الكبير" (٤١/٧) فهو مقدم على نفي ابـن معـين للسماع ، فالسند صحيح .

ومن نظر في هذه الروايات: علم أن الرواية (أ) عامة في وضع اليمين على الشمال

فهل يقول المخالفون لنا بهذا العموم ؟ فإن قالوا : وردت السنة ببيان موضع اليدين في جميع هيئات الصلاة فيحمل هذا العموم على القيام بذلك، وللرواية (ب).

فالجواب: أننا لا نسلم بأن السنة قد بينت موضع اليدين في كل مواضع الصالة، فموضع اليدين في الجلوس بين السجدتين، لم يرد حديث صحيح فيه ، وموضع اليدين



في حسبة الاستراحة ، لم يرد دليل فيه ، فهل سيقولون بالضم أو القبض فيهما ؟ ومن المعلوم أنه لا قائل بذلك – فيما أعلم- والله أعلم .

فإن انتقلوا إلى الرواية (ب) قلنا لهم: أصبتم، فإن المراد بالرواية (أ) القيام، لكرواية (ب) القيام، لكرواية (ب) أيضا مخصصة، وليست على العموم، وجوابكم على الرواية (أ) هرو جوابنا عليكم في الرواية (ب).

جواننا عليكم في الرواية (ب) . فنقول: قد جاءت رواية صحيحة تبين أن المراد بالقيام هو الأول، فقرول وائر: " كان إذا قام إلى الصلاة " لا يفهم منه إلا القيام الأول، وفرق بين هذا اللفظ، وبين قوله: " كان إذا قام في الصلاة " فالأول خاص بالقيام الأول ، والثاني عام في الصلاة " فالأول خاص بالقيامين ، كما لا يخفى .

ويوضح ذلك الرواية الأحرى: "رأيت النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم إذا دخل الصلاة ، يأخذ شماله بيمينه" فدخوله الصلاة محمول على القيام الأول.

فهذه طريق واحدة: "موسى بن عمير عن علقمة عن أبيه" نقلت لنا الحديث بألفاظه السابقة ، فلا يشك حديثي أن هذا من باب الرواية بالمعنى ، وقد ورد الحديث عاما في الصلاة ، وخصص في رواية أخرى بالقيام ، وهذه الرواية المخصصة عامة من جهة أخرى ، حيث شملت القيامين ، فجاءت الرواية الثالثة مخصصة تخصيصا آحر، وهو جعل الضم في القيام الأول فهل يليق بعد ذلك أن يتشبث أحد بعموم الرواية (ب) ولا يلتفت إلى الرواية (ج) والمحرج واحد ؟! .

ثانيا: وأما الاستدلال بحديث أبي حميد الساعدي، فهو استدلال في غير محله: لأن الفقار" جمع "فقارة" وهي عظام الظهر ... والمراد بذلك كمال الاعتدال ... أي حق تعود كل عظمة من عظام الظهر مكاها ... أهـ ملخصا مـن "الفتح" (٢/٥٨٦)

وأما رواية: "حتى يعود أو يقع كل مفصل أو عظم موقعه". فالحواب عليها بما

يلي : (١) المراد بذلك عظام الظهر كما في الرواية السابقة ، وقد سبق الجواب عليها.

(ب) هذا الحديث دليل على وجوب الاعتدال بعد الرفع من الركوع، فإنه كانت صلاة لمن لم يُقم صلبه، وموضع النزاع لا قائل بوجوب الضم فيه ، فلو كانت هذه الرواية دليلاً في موضع النزاع ، للزم من استدل بها على ذلك ، أن يقول بوجوب أو ركنية ذلك، ولا قائل به ، بل العلماء على استحباب القبض أو الصم في القيام الأول، فما ظنك بالقيام الثاني؟!.

(ج) أن الحديث لم يرد فيه ذكر الضم أو القبض في القيام الأول أصلاً، فكيف يُفهم من قوله صلى الله عليه وعلى آله وسلم: "حتى يعود كل مفصل إلى موضعه" الضم بعد الرفع كالقيام الأول ؟!

فأين الرواية التي تدل في نفس الحديث على الضم في القيام الأول، حيى تُلْحِقوا القيام الأول، حيى تُلْحِقوا القيام الثاني بالقيام الأول في الضم أو القبض ؟ .

كل هذا يدل على أن المراد بالعظم أم المفصل عظام الظهر أو مفاصله ، والله تعالى أعلم .

ثالثاً: وأما دليلهم الثالث فهو منقوض بالجلسة بين السجدتين، وحلسة الاستراحة، ولذلك مزيد تفصيل سيأتي إن شاء الله تعالى.

رابعاً: وأما القول بأن الضم يناسب الخشوع، فهي علة غير متفق عليها بين أهــل العلم، وقد قال النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم: "صلوا كما رأيتموني أصلي العلم رواه البحاري، وهو صلى الله عليه وعلى آله وسلم سيد الخاشعين المتقين، ولم يـرد دليل عنه صلى الله عليه وعلى آله وسلم بالضم في هذا الموضع، فكيف نحكم علــى دليل عنه صلى الله عليه وعلى آله وسلم بالضم في هذا الموضع، فكيف نحكم علــى

سلسلة الفتاوى الشرعية من حاول أن يجعل صلاته مقيّدة بما جاء عنه صلى الله عليه وعلى آله وسلم ناقص

وقد ذهب محمد بن الحسن الشيباي إلى أن الضم سنة القراءة، ولد ذهب إلى الإرسال حالة الثناء، وظاهر مذهب الحنفية أن الضم سنة القيام الذي له قرار، انظـر "بدائع الصنائع" للكاساني (٢٩٨/١) وقد أجبت في كتابي عن الصلاة على إشكالات قد تُفهم من كلام الكاساني، فارجع إليه.

خامساً: وأما القول بأنه لم يقل بالإرسال في موضع النزاع أحد، فالواقع يدفعه، فإن الإرسال في هذا الموضع شبه إجماع ، أو إجماع عند الحنفية ، انظر "بدائع الصنائع" (١/١٨) ولم أقف على تصريح باستحباب الضم في موضع النزاع إلا من كلام ابن حزم في "المحلى" (٤/٢/٤) واستدل بالعموم الوارد في حديث وائك،

وقد سبق ما فيه . وقد سبق ما فيه . اسؤالات صالح بن أحمد" (ص-٢٠٥) برقم (٢٧٧) : نعم ، ما جاء في "سؤالات صالح بن أحمد" (ص

قلت: كيف يضع الرجل يده بعدما يرفع رأسه من الركوع ، أيضع اليمني عدري الشمال، أم يسادلهما ؟

قال: أرجو أن لا يُضيق ذلك إن شاء الله تعالى أهـ.

وهذا القول من أحمد فيه لفتة عجيبة ، بينها لنا شيخنا الألباني - أتم الله شفاءه -في أحد مجالسه، حيث قال: لماذا لم يتل أحمد: يضع اليمني على الشمال، كما هو مذهبه في القيام الأول ؟

إنما اكتفى بقوله: "أرجون "الخ، فلو كان حكم القيام التاني عند الإمام أحمد ، هو حكم القيام الأول ، لصرح بوضع اليمني على الشمال، لكن الأمر ليسس 

قلت: وقد اختلفت الروايات عن أحمد في ذلك ، بين التحيير والإرسال والضم، انظر "الفروع" (١/٣٣١) و "الإنصاف" (٢/٣٢).

سادساً: وإذ قد ظهر لك عدم الانتهاض على الاحتجاج للضم بعد الرفع مين الركوع بالأدلة السابقة، فقد أخرج مسلم برقم (٤٠١) من حديث وائل بن حجر "أن رأى النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم رفع يديه حين دخل في الصلاة حيال أذنيه ، وكبر ، ثم التحف بثوبه ، ثم وضع يده اليمني على اليسرى ، فلما أراد أن يركع، أخرج يديه من الثوب، ثم رفعهما، ثم كبّر فركع، فلما قال: سمع الله لمن هده ، رفع يديه ، فلما سجد سجد بين كفيه"

فمن نظر في هذا الحديث ، علم أن وائلاً رضي الله عنه قد اعتنى عناية بالغة بموضع اليدين فيما ذكر من هيئات الصلاة ، فلو كان النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم ضم يديه بعد الرفع لنقل ذلك وائل ، فلما لم يذكره ، دل على عدم وقوعه .

فإن قيل: وكما أن وائل بن حجر لم ينقل الضم، فكذلك لم ينقل الإرسال، فلماذا ترسلون ؟ فالجواب على ذلك من وجهين:

- (أ) أن الضم حركة في الصلاة تحتاج إلى دليل، فمن لم يُقِمْ عليها دليلا، فلا يُقبل قوله ، يوضح ذلك الوجهُ الثاني :
- (ب) .أن الأصل الإرسال ، والانتقال عن الأصل يحتاج إلى دليل ناقل ، ولا دليل مع المخالف عليه .

يوضح ذلك : أنه لو لم يرد دليل أصلاً بوضع اليمين على الشمال في القيلم الأول، لما فعلناه، وإذا لم تضع اليمني على اليسرى، فليس هناك إلا الإرسال، فهذا يوضح لك أن الأصل الإرسال ، وإنما تركناه في القيام الأول للدليل ، فلما لم يرد دليل على الضم في القيام الثاني ، رجعنا للأصل ، وهو الإرسال ، والله أعلم .

بقي أن يقال: قد رجَّحت عدم الضم بعد الرفع من الركوع، فما حكم من ضبم بعد الرفع من الركوع، فما حكم من ضبم بعد الرفع من الركوع ؟ هل يكون مبتدعاً ؟

الجواب: الراجع عندي أنه على خلاف الأولى والراجع من الأدلة ، أما الحكم بالبدعية على هذا الفعل - فضلاً عن الحكم على فاعله بالبدعة - فلا أذهب إليه، لقول أحمد رحمه الله ، حيث قال: " أرجو أن لا يُضيق ذلك إن شاء الله تعالى " أهد فلو كان هذا الفعل بدعة ، لما قال أحمد ما قال ، والمسألة اجتهادية ، وبين السلف فيها اختلاف ، وأحمد نفسه له في المسألة ثلاثة أقوال ، والعلم عند الله تعالى .

\* السؤال ٢٧٤: أين يضع المصلي يديه حال القيام ، هل يضعهما على صدره، أم على سرته ، أم بين ذلك ، أم تحت السرة ؟ الجواب : للعلماء في ذلك أقوال كثيرة ، كما ورد في السؤال: انظر "المغين" (١/٥١٥) و "الأوسط لابن المنذر" (٣/٣٠-٩٤) و"المجموع" (٣/٣/٣) و"مختصر اختلاف العلماء" للطحاوي (٢/٢١) و"التمهيد" لابن عبد البر (٢/٢٠) و"نيل الأوطار" (١٩/٢) (٢٥/٢٠) .

- واستدل من قال بوضعهما على السرة أو تحت السرة بحديث علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: "السنة - أو من سنة الصلاة - وضع الكف على الكف في الصلاة تحت السترة -أو تحت السرر-"

أخرجه أبو داود (٢٥٦) وغيره.

وسنده ضعيف ، لضعف عبد الرحمن بن إسحاق الواسطي أبي شيبة ، وشيخه زيلد ابن زيد السوائي مجهول ، وقد نقل النووي الاتفاق على تضعيف هذا الحديث ، كمبا في "المجموع" (٣١٣/٣) و"شرح مسلم" (٤/٥١١) وغيرهما .

ومع ضعف عبد الرحمن بن إسحاق، فقد اضطرب في الحديث، ورواه بوجود أخرى وهذا مما يستدل به على وهم الضعيف في حديث بعينه.

- واستدلوا أيضا برواية في حديث وائل بن حجر، من طريق حجاج بن نصير عن شعبة عن سلمة بن كهيل عن حجر أبي العنبس عن علقمة عن وائل، وفيه " أنه صلى خلف النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم فجعـــل يديه على بطنه " أه\_. بمعناه، انظر "مسند أحمد" (٤-٢١٦) و "معجم الطبراني الكبير" (٢٢/١١).

فرواية أحمد فيها حجاج بن نصير، وهو ممن يقبل التلقين، وقد حالف أصحاب شعبة بهذه الزيادة ، فهي رواية منكرة من هذا الطريق ، وأبو العنبس رواه عن وائلل عند الطبراني ، وقد خالف فيها أصحاب وائل ، ومنهم أهل بيت وائل ، وأبو العنبس نفسه قد اختلف عليه ، فهي زيادة لا يحتج بها .

- واستدلوا بعدة آثار عن الصحابة والتابعين، وقد تأملت هذه الآثار، فلم يصح منها شيء، إلا عن أبي مجلز، وقد صحح البيهقي عنه القول بوضعهما فوق السرة، ولا أعلم له دليلا على ذلك.

وقد أشار ابن عبد البر إلى عدم صحة ذلك عن الصحابة والتابعين، انظر "التمهيد

واستدل من قال بوضعهما على الصدر بأدلة، وهي:

١- حديث وائل بن حجر ، وله طريقان:

(أ) أخرجه ابن خزيمة برقم (٤٧٩) من طريق مؤمل بن إسماعيل عن سفيان عن عاصم بن كليب عن أبيه عن وائل، وفيه: "ووضعهما 

ومُؤمَّل بن إسماعيل لا يحتج به، وقد خالف كبار الحفاظ من أصحاب سفيان، مثل: الفريابي وعبد الرزاق وأبي الأحوص والحميدي وأبي نعيم وغيرهم، فهي رواية منكرة لا يستشهد ها.

(ب) ومن طريق محمد بن حجر الحضرمي ، ثنا سعيد بن عبد الجبار بن ومن طريق محمد بن حجر الحضرمي ، ثنا سعيد بن عبد الجبار بن وائل عن أبيه عن أمه عن وائل ، قال : "حضرت رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم حين هض إلى المسجد ، فدخل المحراب، ثم رفع يديه بالتكبير، ثم وضع يمينه على يُسراه على صدره " .

أخرجه ابن عدي في "الكامل" (٦/٦٦١٦) وغيره.

هذا سند مسلسل بالعلل: فمحمد بن حُجر ضعيف ، وكذا شيخه سعيد ، وعبد الجبار قيل: إنه لم يسمع من أمه ، وأمه مجهولة ، ففي النفسس شيء من الاستشهاد بمثل هذا السند .

٢ - حديث الهُلْب الطائي، واسمه يزيد بن قنافه:

من طريق سماك عن قبيصة بن هُلْب عن أبيه قال: رأيت النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم ينصرف عن يمينه وعن يساره ، ورأيته يضع هذه على صدره ". أخرجه أحمد (٥/٢٢٦) وهو حديث إلى النكارة أقرب ، فقد اختلف فيه على سفيان، فروى الوضع على الصدر يحيى بن سعيد ، ولم يروه وكيع ، وقد توبع سفيان - كما في رواية وكيع على عدم ذكر الوضع - من زائدة وشبعة وشريك وأيي الأحوص وغيرهم ، والعهدة في هذا الاختلاف على قبيصة بن الهُلْب ، فإنه ممن لا يحتج به ، ولا حاجة إلى البحث في حفظ القطان أو وهمه ، وهو حبل الحفظ ، لأن العهدة في هذا الاضطراب على قبيصة ، والله أعلم .

٣- واستدلوا أيضاً بمرسل طاووس: وقد أخرجه أبو داود برقهم (٧٥٩) من طريق سليمان بن موسى عن طاووس قال: "كان رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم يضع يده اليمني على يده اليسرى ، ثم يشد بينهما على صدره ، وهـو في الصلاة ". وعندي أن سليمان بن موسى فيه لين وإن مدحوه في الفقه لأن م\_\_\_\_\_ جرحه في الحديث أكثر وأفهم بهذا الشأن ممن أطلق فيه التوثيق، ويمكن حمل إطلاق توثيقه على روايتة عن الزهري ومكحول ، لقول ابن معين وغيره ، وعلى هذا فهذا مرسل فيه علة أخرى غير الإرسال، والله أعلم.

- واستدلوا بأثر على رضي الله عنه في تفسير قول الله عز وجل: ﴿ فصل لربك وانحر ﴾ قال: " وضع يده اليمني على ساعده اليسرى، ثم وضعهما على صدره" أخرجه البخاري في "التاريخ الكبير" (٢/٧٦) وفيه اختلاف عليي علي ، وقد خولف في هذا التفسير - لو افترضنا صحته عنه - وبنحو ذلك أثر الشعبي عند الطبري (١٥/١٥) وفيه محمد بن حميد الرازي، وهو متهم.

هذا محصل ما استدل به من قال بالوضع على الصدر، وفي النفس من ذلك شيء، من الناحية الحديثية ، إلا أن هذا القول أولى من غيره عندي - على ما فيه- لأن أسانيد أدلته أفضل من أسانيد أدلة الأقوال الأخرى ، وقد يتقوى بحديث سهل بــــــ سعد الساعدي عند البحاري: "كان الناس يؤمرون أن يضع الرجل يده اليميني اليسرى ، يكون قريباً من لوضع على الصدر ، وهذا الذي ذهب إليه شيخنا محمد بن هذا بمتعين ، والذي أنصح به أن لا يُنكر أحد على أحد في ذلك للحلاف السابق ، والله تعالى أعلم.

سلسلة الفتاوى الشرعية حلاف السنة الواردة في حديث سهل بن سعده وهذه الهيئة قريبة مـن الاختصار المنهي عنه في الحديث المتفق عليه من حديث أبي هريرة: " أن النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم هي أن يصلي الرجل مختصراً" وفي هذه الهيئة إححاف لعدم التوسط في البدن أه.. بمعناه من كلام شيخنا ابن عثيمين حفظه الله في " الشرح الممتع " · ( ( \ \ \ \ \ \ \ \ )

 السؤال ٢٢٥ : ما هي الهيئة الصحيحة لكيفية القبض أو الضم في القيام ؟ الجواب: للعلماء في ذلك أقوال كثيرة ، منها:

- (أ) أن يقبض بكف اليمني كوع اليسرى وبعض رسعها وساعدها، وهو قول الشافعية، انظر "الحاوي" للماوردي (٩٩/٢).
- (ب) ومنها القبض باليمني على رسغ اليسرى للظر "الفروع" لابن مفلح (١/١١٤-٢١٤) والإنصاف للمرداوي (٢/٢٤).
- (ج) ومنها وضع الكف اليمني على الكف اليسرى . انظر "شرح فتح القدير" (١٠/٢٩٢).
- (د) ومنها أخذ رسغ اليسرى بالإبمام والخنصر، ووضع باقي أصابع اليمني على ساعد اليسرى، فيجمع بين الأخذ والوضع، واختاره ابن الهملم، كما في "شرح فتح القدير " ط (١/١٢) .
  - (هـ) ومنها أن يضع يده اليمني على ذراعه اليسرى .

وانظر تفصيل هذه الأقوال في المواضع السابقة ، و"بدائع الصنائع" للكاسائ 

ولو نظرنا في أدلة هذه الأقوال ، رأينا أن القول (هـ) دليله حديث سهل بن سعد الساعدي في "صحيح البحاري" برقم (٧٤٠) .

وأن القول (د) لا دليل عليه ، والجمع بين سُنّتي الوضع والقبض في هيئة واحددة ليس من السنة .

وأما رواية زائدة التي فيها تصريح "بوضع الكف اليمنى على الكف اليسرى والرسغ والساعد" وقد أخرجها أبو داود برقم (٧٢٧) فهي شاذة عندي ، فإن جميع تلامذة عاصم قد رووا الحديث عنه بلفظ: " أخذ شماله بيمينه " أو " قبض شماله بيمينه " أو " قبض شماله بيمينه " أو " ضرب بيمينه على شماله فأمسكها" وقد بلغ عدد هؤلاء الرواة أربعة عشر راوياً وقد انفرد زائدة بهذه الرواية ، وكلهم يروونه بالقبض أو الأخذ أو الإمساك ، وكل ذلك بمعنى واحد ، فبذلك تكون رواية زائدة شاذة ، وقد خالف زائدة تلامذة عاصم في هذه الرواية التي فصل في هذا الحديث في غير شيء ، وهذا مما يرجح وهمه في هذه الرواية التي فصل في هذا الحديث في غير شيء ، وهذا مما يرجح وهمه في هذه الرواية التي فصل فيها كيفة الوضع ع

وهذا يظهر أنه لم يصح في حديث وائل إلا القبض وما كان في معناه ، وقد صحح حديث سهل بالوضع ، وعلى هذا فأي هيئة تسمى وضعا فهي مجزئة ، سواء وضعا الكف اليسرى والرسغ والساعد ، أو الكف اليسرى والرسغ والساعد ، أو وضعها على الكف اليسرى والرسغ والساعد ، أو وضعها على بعض ساعد اليسرى ، أو وضع يده اليمنى على ذراعه اليسرى ، حستى تبلغ أنامله اليمنى طرف مرفقه الأيسر ، دون قبض على المرفق الأيسر ، وكذا من

قبض باليمني على رسغ اليسرى ، أو على بعض ذراع اليسرى ، كل هذا مجزء وداخل في العموم ، هذا ما ظهر لي ، والله تعالى أعلم ..

\* السؤال ٢٢٦ : ما هي الهيئة الصحيحة لموضع اليدين في التشهد في الصلاة ؟ الجواب : لكل من اليد اليمني واليسرى أحكام :

بالنسبة لليد اليمنى ، فقد ورد في حديث وائل بن حجر - وهو حديث حسن - عند أبي داود (٧٢٦) وغيره " أن النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم وضع يده اليمنى على فخذه اليسرى، وحد مرفقه الأيمن على فخذه اليمنى..."

والمراد بدلك أن النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم وضع طرف مرفقه الأيمن على فحذه اليمن على المحذه اليمن -خلافا لمن فسره بغير ذلك- لتصريح الروايات الأخرى بهذا المعنى.

وقد ورد وضع اليد اليمني على الركبة اليمني كما في حديث ابن عمر عند مسلم برقم (٥٨٠): " أن النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم كان إذا جلس في الصلاة وضع يديه على ركبتيه..." الحديث.

- وفي رواية عنده: "وضع يده اليمني على ركبته اليمني..." الحديث.

- وقد ورد وضع الكف اليمنى على الفحذ اليمنى، كما في حديث ابن عمر أيضا عند مسلم برقمه: "كان النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم إذا جلس في الصلاة وضع كفه اليمنى على فخذه اليمنى ..."

وحديث ابن عمر برواياته السابقة ليس فيه وضع الساعد الأيمن على الفحذ اليمن، فلعل في الأمر سعة ، والله أعلنم .

بقي الكلام على هيئة الكف اليمني في التشهد.

ففي حديث وائل: "قبض الخنصر والبنصر، وحلق بالوسطى والإهام، مع

الإشارة بالسبابة أو المسبحة " وفي حديث ابن عمر السابق: ". رفع أصبعه اليمنى التي تلي الإبهام، فدعا بها "

والذي يظهر من هذا أن النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم لم يقبض بقية أصابعه، بل تركها مبسوطة، ولو قبض سائر أصابعه لنقل ذلك ابن عمر، ويحتمل أن النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم قبض سائر أصابعه للروايات الأخرى، لكن مع احتمال تعدد الواقعة، فيترجح القول الأول.

وفي رواية من حديث ابن عمر نفسه: "ووضع يده اليمني على ركبته اليمني ، وعقد ثلاثة وخمسين، وأشار بالسبابة"

قال الحافظ في "التلخيص" (١/٢٦٢/١): وصورها أن يجعل الإبحام معترضة تحت المسبحة أه.. ونقل ذلك عنه الصنعاني في "سبل السلام" (١/ ٣٦٣) إلا انــه قال: ...أن يجعل الإبمام مفتوحة...أه...

وفي رواية أخرى من حديث ابن عمر السابق: "وقبض أصابعه كلها، وأشار بإصبعه التي تلي الإبكام " فهذا الحديث فيه قبض جميع الأصابع ، بما فيها الإبكام ، إلا السبابة ، وفي حديث ابن الزبير عند مسلم (٥٧٩) بيان ذلك، ففيه: "...وأشار بإصبعه السبابة ، ووضع إبحامه على إصبعه الوسطى ... "

أما اليد اليسرى: فإن الكف اليسرى مبسوطة في كل الأحوال، دون تفريح فأحسن ، أو مبالغة في الضم ، لعدم ورود ذلك ، وقد وردت الروايات السابقة من حديث ابن عمر وغيره ، بوضعها على الفخذ اليسرى مبسوطة ، وبوضعها على الركبة اليسرى ، وبإلقامها الركبة اليسرى ، فهاتان هيئتان للكف اليسرى ، أما رواية التحامل باليد اليسرى على الفحذ اليسرى ، فقد رويت مــن طريــق

حجاج عن ابن جریج عن عمرو بن دینار أخبرنی عامر بن عبد الله بن الزبیر علی أبیه ، قال : "رأیت رسول الله صلی الله علیه وعلی آله وسلم یدعو فی التشهد هکذا : یتحامل بیده الیسری علی فخذه الیسری" أخرجه أبو عوانة (۲۲۲۲) وأبو داود (۹۸۹) وفیه عنعنة ابن جریج ، وهو مدلس .

وأما هيئة الساعد اليسرى في التشهد ، فالظاهر أن في الأمر سعة ، فإن وضعها على الفحد اليسرى أو رفعها فلا بأس بذلك ، فيفعل المصلي ما تيسر له ، لأنه لم يصحح حديث بتحديد ذلك ، والأصل أننا لا نثبت سنة إلا بدليل ، والله تعالى أعلم .

\* السؤال ٢٢٧: نرى بعض المصلين يحركون أصابعهم السبابة في التشهد، والبعض الآحر لا يحرك أصبعه، إنما يكتفي بالإشارة فقط، فما هو الراجعة في ذلك ؟

الجواب: الراجع عندي الاقتصار على الإشارة فقط دون تحريك.

ولم يأت ذكر التحريك إلا في حديث زائدة بن قدامة عن عاصم بن كليب الحرسي عن أبيه عن وائل بن حجر، عند النسائي برقم (١٢٦٨) وغيره بلفظ: " يحركها، يدعو بها".

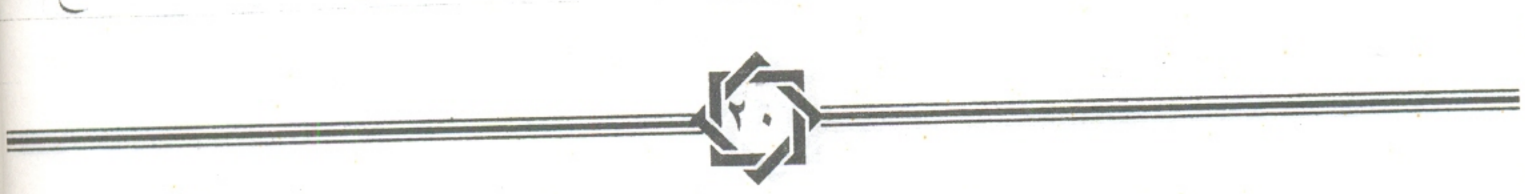
وقد روى هذا الحديث عن عاصم خمسة عشر نفسا آخرون ، كلهم لم يذكر التحريك ، ومن هؤلاء النفر السفيانان وأبو عوانة وبشر بن المفضل وأبو الأحروص وشعبة وعبد الواحد بن زياد وابن إدريس وحالد الطحان ، فإذا لم تكن هذه المخالفة شذوذا، فلا شذوذ بعد ذلك .

هذا مع أن زائدة نفسه قد اختلف عليه كثيرا - وإن كان الراجــح عنــه ذكــر التحريك - والخلاف على الراوي مما يستدل به أيضا على وهن روايته .

ومما يدلك عبى ذلك أيضا أن أصحاب النبي صلى الله عبيه وعسى آله وسلم الملازمين له — بخلاف وائل رضي الله عنه – قد ذكروا الإشارة دون تحريك . التحريك ، وهذا يقوي الوجه المحفوظ عن وائل، وهو مجرد الإشارة دون تحريك . ومما يزيدك اطمئنانا لذلك : أن كثيرا من أصحاب عاصم لم يذكروا هذا الموضع على وجه الاحتصار والإجمال، بل صرح بعضهم بقوله: "يشير بها" أو "أشار بإصبعيه السبابة" ومنهم من يفسر ذلك في روايته ، فيقول: "رفع السبابة يدعو بها" أو "جعل يدعو هكذا بالسبابة يشير بها" أو "نصب السبابة" أو "نصب أصبعه للدعاء" يدعو هكذا بالسبابة يشير بها" أو "نصب السبابة" أو "نصب أصبعه للدعاء" والحميدي راوي الحديث عن سفيان يفسر الإشارة بنصب السبابة ، وهذا كله وصد فاهر للإشارة بدون تحريك ، وراوي الحديث أدرى بمرويه ، والروايات يفسر بعضها بعضا، ولو سلمنا بأن الإشارة في حديث وائل تتفق مع التحريك ، فماذا نقول في رواية : "نصب" ورواية : "رفع" ؟ فإن من حرك من فوق إلى تحت والعكس لا ينطبق عليه شيء من ذلك ، وكذا من حرك بمن فوق إلى تحت والعكس لا ينطبق عليه شيء من ذلك ، وكذا من حرك بمن فوق إلى تحت والعكس لا ينطبق عليه شيء من ذلك ، وكذا من حرك بمنة ويسرة أو على هيئة دائرية لا يقال فيه "

فإن قيل: إن أحدا لم يضعف هذه الزيادة ، فالجواب من وجوه:

1 - أن العلماء لم يجمعوا على قبولها ، حتى نحتاج إلى البحث عن علم ضعفها ، نعم صرح بعضهم بصحتها ، كما صرح بصحة رواية ابن الزبير في عدم التحريك ، و لم يقبل كلامهم في رواية ابن الزبير لظهور علتها ، فلا تظمئن النفس لتصحيحهم لهذه الزيادة ، لا سيما وأكثرهم يسلك مذهب الفقهاء والأصوليين في هذا الموضع ، وبعضهم أول هذه الرواية وجمع بينها وبين رواية ابن الزبير، كما فعل البيهقي في " السنة الكبرى " (١١٣/٢) واحتج بأن الجمع فرع القبول ، وفيه ما سبق ، وأضف إلى ذلك أن الجمع لا



يلزم منه القبول مطلقا، كما لا يخفى على أهل العلم ، فقد يضعف أحده يلزم منه القبول مطلقا، كما لا يخفى على أهل العلم ، فقد يضعف أحدها الحديث ثم يجمع بينه وبين غيره .

7- الوجه الثاني في الجواب: أننا لا نسلم بأن أحدا من أهل العنه م المحدد المده الرواية ، فإن ابن خريمة قد أخرج الحديث في "صحيحة" (٧١٤/٣٥٤/١) ثم قال: ليس في شيء من الأخبار "يحركها" إلا في هدا الخبر، زائد ذكره أهد. وهذا القول من المعلوم أن العلماء يستعملونه في الإشارة إلى علة كثير من الأخبار، وسواء قلنا حكما في المطبوعة : "زاند ذكره" بكسر الذال وسكون الكاف على المصدر، أو "وزائدة ذكره" بفتح الذال والكاف على الفعل، ففي هذا القول غمز من ابن خزيمة لهذه الزيادة. ولا يعترض بأن ابن خزيمة أخرجه في "صحيحه" تحت باب صفة وضع البدين... وتحريك السبابة عند الإشارة ، لأن ابن خزيمة قد أدحس في "صحيحه" أحاديث كثيرة ، تحت أبواب وتراجم ، ومع ذلك فقد صرح بعلتها وضعفها ، فكيف فيما لم يصرح فيه ، على أننا لا نسلم بأنه لا يشره لضعفها ، كما تقدم .

٣- الوجه الثالث: أن إعمال القواعد يشهد بشدوذها ، فإن قيل: إن أحدا من أهل العلم لم يقل بترك التحريك ، قلت: بلى، فقد أنكر ذلك أبو بكر بن العربي في "عارضة الأحوذي" (٢/٥٨-٨٨) فقد قال: وعجبا ممن أبو بكر بن العربي في "عارضة الأحوذي" (١٩/٥٨-٨٨) فقد قال: وعجبا ممن يقول: إنما مقمعة للشيطان إذا حركت ، اعلموا أنكم إذا حركتم للشيطان أصبعا حرك لكم عشرا ، إنما يقمع الشيطان بالإحلاص والخشوع والذكر والاستعاذة ، فأما بتحريكه فلا ، وإنما عليه أن يشير بالسبابة كما حاء في الحديث . . إه. . .

فإن قيل: لا منافاة بين التحريك والإشارة، قلت: إن كان المراد بالمنافياة تعدر الخمع، فنعم، وإن كان المراد بنفي المنافاة أن كل تحريك إشارة، وأن كل إشارة تحريك، فلا، وإن كان المراد بنفي المنافاة أن الإشارة تجامع التحريك وتنفرد عنه فنعم، لأن كل تحريك إشارة، وليس كل إشارة تحريكا، وأن التحريك لا يسمى إشارة إلا بإضافة ما يوضح ذلك، كمن يقول: أشار بيده لابنه: أن تعال أو أن اذهب، فإننا لا نفهم من مجرد قوله: "أشار" أن قال لابنه: تعال أو اذهب، إلا بإضافة ما يدل على ذلك، وهو تحريك الأصابع أو الكف بالإقبال أو الإدبار.

فبين الإشارة والتحريك عموم وحصوص ، وذكر التحريك فيه زيادة في المعسي ، وكل زيادة في المبنى يترتب عليها زيادة في المعنى ، فهي خاضعة لقواعد الترجيح بسين الرواة ، لمعرفة المحفوظ في ذلك من الشاذ ، وهذا الذي عهدنا عليه صنيع علمائنا قديم وحديثا في غير هذا الحديث ، فليكن الأمر كذلك في هذا الموضع ، لعسدم وحدود مسوغ للتفرقة .

ومما ينبغي أن يعلم أنه لا يشترط في مذهب نقاد الحديث وأئمته للحكم بالشدوذ أن تكون الزيادة منافية منافاة تضاد للأصل ، ولو كان كذلك فلا شذوذ في الدنيا ، ومن ذا الذي يأتينا بمثال على ذلك ؟ مع أن كتب العلل طافحة بالحكم بالشذوذ على كثير من الزيادات ، التي يمكن الجمع بينها وبين الأصل، والله أعلم .

فإن قيل: إن وائل بن حجر رضي الله عنه ، تفرد بالوصف الدقيق لصلاة النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم ، حتى إنه ذكر أشياء لم يذكرها غيره من الصحابة ، مما يدل على اعتنائه رضي الله عنه بوصف الصلاة ، فليقبل منه ذكر التحريك لذلك ، أو يحكم على روايته كلها بالشذوذ ، لمحالفته الصحابة الذين لم يرووا ذلك .





والجواب: أننا لا ننفي اعتناء وائل رضي الله عنه بنقل هيئة صلاة رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم ، بل نعن نذب عن وائل رضي الله عنه ، فإن تحكيم القواعد في إظهار موافقة وائل للصحابة الآخرين، دفاع عن وائل رضي الله عنه.

فإذا انفرد وائل بنقل سنة على هيئة معينة ، لم يشاركه غيره في نقلها ، قبل ذلك منه، وهذا هو مذهب المحدثين كما صرح بذلك الحافظ ابن حجر في "النكت" (١٩١/٢) في النوع السادس عشر ، لكننا ندعي هنا أن زائدة قد وهم على عاصم في ذكر هذه الزيادة ، ولم نسلم بصحتها إلى وائل ، من أجل أن يرد علينا الإلزام السابق.

وكون زائدة من أهل التثبت شيء، وكونه خالف جبال الحفظ شيء آخر، فك من زيادة لزائدة نفسه قد ردها أهل العلم ، مع أنه لم يخالف فيها مثل هذا الكم الحلل

أضف إلى ذلك أن زائدة قد خالف أيضا في هيئة وضع اليمني على اليسرى ، كما مر في السؤال (٢٢٥) والراوي إذا كثرت مخالفته لمن هو أحفظ منه ، تزعزعت التقـة في حفظه ، وهذا ما جرى في هذا الموضع ، والله أعلم .

هذا وقد انتصر والدنا وشيخنا ريحانة العصر ومجدد هذا القرن شيخنا محمد ناصر الدين الألباني - أتم الله شفاءه وعافيته ، وتقبل منه جهاده في نصرة السنة - للقول بثبوت التحريك ، كما في " تمام المنة " (صـ ١٢٢-٢٢٢) وقد تعلمنا منه - سيمه الله - ترك التقليد، واتباع الدليل، فرجحت ما ظهر لي، وخن فيما نخالف فيه العلماء عالة عليهم، فكيف فيما نوافقهم فيه ، والعلم عند الله تعالى .

 ∴ السؤال ۲۲۸: عند الخرور للسجود، فهل ينزل المصلي على يديه أم على ر كبتيه ؟



الجواب: اختلفت كلمة العلماء في هذا ، فجمهور أهل العلم على النزول على الركبين، انظر "المجموع" (٣/١٦٤) و"المغني" (١/٤٥٥) و"الاعتبار" للحازمي (ص ١٢١) وما بعدها، و"معالم السنة" (١/١٧) و"التحقيق" لابن الجوزي، و"الفتح (۲/۱۹۲) وما بعدها.

وقد استدل كل من الفريقين بأدلة، لا يصح منها عندي شيء، وما صح منها ليس بظاهر في الدلالة، فاستدل من قال بالنزول على اليدين بحديث أبي هريرة: من طريق عبد العزيز بن محمد الدراوردي عن محمد بن عبد الله بن الحسن عن أبي الزناد عـن الأعرج عن أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم قال: "إذا سجد أحدكم، فلا يبرك كما يبرك البعير، وليضع يديه قبل ركبتيه". أخرجه أبو داود (٨٤٠) والنسائي (١٩١) وغيرهما.

وقد أعل هذا الحديث بعدة علل، فمن ذلك:

١- قول الإمام البخاري بعد إخراجه في ترجمة محمد بن عبد الله بن الحسن: ولا يتابع عليه ، ولا أدري أسمع من أبي زناد أم لا.أه. - ن "التاريخ الكبير" (١-١٣٩).

وقد اعترض على هذا الإعلال ، بتوثيق النسائي وابن حبان لمحمد بن الحسن ، وأن الثقة لا يحتاج إلى متابع ، وعندي أن هذا الإعتراض لا يسلم من نظر :

فقول البخاري: "لا يتابع عليه" تليين من البخاري لمحمد، ومثله لا يدفع بتوثيق منه تساهاد.

أضف إلى ذلك أن ابن سعد قال: كان – أي محمد بن الحسن - قليل الحديث، وكان يلزم البادية ، ويحب الخلوة.أه. من "تهذيب التهذيب" (٩/٢٥٢) .



ومن كان قليل الحديث، فلا يكون - في الغالب - ضابطا، ومن كان ملازما للبادية، مؤثرا للحلوة، فمثله يفوته كثير من المشايخ، وهذا يلقي الضوء على سبب قول البخاري: "ولا أدري سمع من أبي الزناد أم لا" فلعله لذلك توقف الإمام البحاري في سماعه من شيخ مشهور كأبي الزناد ، يفترض أن له تلامذة كثيرين ، فقد يقال : أين تلامذة أبي الزناد من هذا النص الصريح في مثل هذه المسألة النزاعية وبمثل هذه السلسلة المشهورة: كأبي الزناد عن الأعرج عن أبي هريرة ؟ ولا يمكن دفع توقف البخاري في السماع بأن مذهب البخاري فيه تشدد، لأن مذهبه هو مذهب الأئمة قاطبة إلا من خالف ، انظر "شرح علل الترمذي" لابن رجب الحنبلي (١/ ٣٧٢) . وهو مختلف عبد العزيز بن محمد الدراوردي ، وهو مختلف فيه، فقد أطلق بعضهم توتيقه، وبضعهم أطلق تجريحه، وبعضهم فصل: فرد حديثه إذا روى عن عبيد الله العمري دون غيره، وبعضهم قبل حديثه إذا حدث من كتابه ، دون أن يحدث من حفظه ، أو من كتب الناس ، فإنه يخطئ في مثل ذلك، وهذا هو الراجح عندي: أننا نحتج به إن حدث من كتابه ، أما إن روى عن عبيد الله العمري ، أو روى من حفظه ، أو من كتب الناس ، فلا يحتج به ، وهذا ما نحن فيه هنا ، وعلى ذلك فلا يحتج بعلا

٣- ومنهم من أعله للاختلاف في لفظه، كما في "سنن البيهقي" (١٠٠/٢) والإعلال بذلك غير سديد، لعدم صحة السند بالرواية المخالفة . ٤- وأعله ابن القيم بالقلب في متنه، وخلاصة قوله : أن البعير أول ما يلامس به الأرض عند بروكه يداه ، فالمخالفة تكون بالنزول على الركبتين، فإذا كان الحديث يحذر من التشبه بالبعير، ومع ذلك يأمر بالنزول على البدين ، فهذا تناقض ، يشير إلى قلب في الرواية ، وإن

صواب العبارة: "ولا ينزل على يديه قبل ركبتيه" لا: "ولينزل على يديه قبل ركبتيه" لا: "ولينزل على يديه قبل ركبتيه".

هذا محصل ما ذهب إليه ابن القيم رحمه الله ، وقد أطال في سرد الوجوه المقوية لقوله، وبعض ما ذكره محل نظر ، وإن كان ما ذهب إليه في هيئة بروك البعير يشهد له الواقع ، كما لا يخفى على من عاين ذلك ، والله أعلم .

و الواقع ، كما لا يخفى على من عاين دلك ، والله اعلم .
و وهناك من أعل الحديث بالنسخ ، كابن خزيمــة رحمــه الله ، انظـر "صحيحه" (٦٢٨/٣١٩) والصواب أن الناسخ أوهـــى مــن المنسـوخ، والحديث من الأصل لا يصح ، فلا نحتاج للكلام على النسخ ، والله أعلم .
و الحديث من الأصل لا يصح ، فلا نحتاج للكلام على النسخ ، والله أعلم .
وقد استشهد بعضهم - لتقوية حديث أبي هريرة - بحديث ابن عمر ، مــن طريق الدراوردي عن عبيد الله بن العمري عن ابن عمر أنه كان يضع يديه قبـــل طريق الدراوردي عن عبيد الله بن العمري عن ابن عمر أنه كان يضع يديه قبـــل ركبتيه ، وقال: "كان النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم يفعل ذلك". أحرجــه

وهذا الصنيع غير صحيح ، فالحديث يدور على الدراوردي، والدراوردي قد طعن النسائي في روايته عن العمري هذا، فكيف يكون شاهدا ؟ وقد صرح البيهقي بوهم الدراوردي في هذه الرواية، كما في "الكبرئ" (٢/٠٠١-١٠١) والمحفوظ عن نافع عن ابن عمر السجود على اليدين، لا النزول عليهما ، وهذا يدل على نكارة هذه الرواية .

واحتج من قال بالنزول على الركبتين بأدلة، منها:

ابن خزیمة (١١/٨١٦-١٩١٩/٧٦٢).

١- حديث وائل ، وله طريقان:

(أ) من طریق یزید بن هارون عن شریك عن عاصم بن كلیب عن أبیه عن وائل، قال: " رأیت النبی صلی الله علیه و علی آله و سلم إذا ســجد



وضع ركبتيه قبل يديه ، وإذا هض رفع يديه قبل ركبتيه" أحرجه أبو داود (٣٨٣) والنسائي (١٠٨٩) وغيرهما .

وهذا حديث منكر، فقد حالف شريك همسة وعشرين راويا، رووه عن عاصم بدون هذه الجملة، ولا ينفع شريكا أن يزيد بن هارون روى عنه، فقد قال الدارقطني بعد إخراج هذا الحديث: وقال ابن أبي داود: "وضع ركبتيه قبل يديه" تفرد به يزيد عن شريك، و لم يحدث به عن عاصم بن كليب غير شريك، وشريك ليس بالقوي فيما يتفرد به، والله أعلم، أهر. (٢٧١/١).

ومع ذلك فقد خولف شريك من شقيق أبي ليث - وهو مجهول - فأرسله ، وفي الحديث مخالفة أخرى ليس هذا موضعها .

(ب) الطريق الثانية من حديث وائل:

من طريق همام ثنا محمد بن جحادة عن عبد الجبار عن أبيه وائل "أن النبي صلحى الله عليه وعلى آله وسلم ... لما سجد وقعتا ركبتاه إلى الأرض قبل أن تقع كفاه"

وعبد الجبار لم يسمع من أبيه ، والرواية الصحيحة من طريق عبد الجبار ليس فيها هذه الجملة، فهي رواية منكرة .

وهناك وجه آخر لهذه الرواية عند البيهقي (٢/٩٩) مسلسل بالعلل مع نكارته.

٢- حديث أنس ، قال: "رأيت النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم كبر، فحاذى بإهاميه أذنيه ، ثم ركع حتى استقر كل مفصل منه ، ثم رفع رأسه، حتى استقر كل مفصل في موضعه ، ثم انحط بالتكبير ، حتى سبقت رأسه، حتى استقر كل مفصل في موضعه ، ثم انحط بالتكبير ، حتى سبقت ركبتاه يديه" أخرجه الحاكم (٢٢٦/١) والدارقطني (٢٢٩٣/٢٧١) وهذا منذ ضعيف، من أجل العلاء بن إسماعيل العطار، فإنه ضعيف ، بلل وقد

خالف من هو أو تق منه ، الذي رواه عن عمر موقوفا ، فرفعه و جعله من منكر ، انظر "لسان الميزان" (١٨٣/٥) .

٣- حديث حكيم بن حزام عند النسائي (١٠٨٤) قـال: "بايعت رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم أن لا أخر إلا قائما" وهو حديث حسن ، لكن معناه في غير هذا الباب.

حاء في "النهاية" لابن الأثير (٢١/٢): ومعنى الحديث: " لا أموت إلا متمسكا بالإسلام.." إهد. وهذا المعنى هو الذي يناسب قول حكيم: "بايعت رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم..." فإن البيعة تكون على أمر عظيم ، لا في مثل هذا الأمر المتنازع فيه ، والذي تصح الصلاة بدونه اتفاقا ، كما صرح بذلك شيخ الإسلام ، انظر "مجموع الفتاوى" (٢٢/ ٤٤٩) .

٤- حديث أبي بن كعب: "كان رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم يخر على ركبتيه، ولا يتكئ " وهو حديث ضعيف ، انظر "الضعيفة" (٩٢٩) لشيخنا الألباني - حفظه الله ، وأتم له الشفاء - وقد وقع في "موارد الظمآن" (٢١٣/٢/ ٤٩٧) بلفظ: "كان يختفر على ركبتيه ، ولا يتكيئ وهذا أنسب، فإن الحديث لو صح في حالة النهوض من السجود ، لا الخرور إلى السجود ، والله أعلم .

٥- وقد استدلوا بعدة آثار عن الصحابة والتابعين في ذلك، ولا يصح شيء من ذلك عن أحد من الصحابة في ما أعلم - وقد فصلت الكلام على ذلك في كتابي الخاص بالصلاة وأحكامها ، فيرجع إليه .



إنما الذي صح في هذا الباب أن ابن سيرين كان يضع ركبتيه قبل يديه ، وكدا أب قلابة ، وأن الحسن كان يخر فيبدأ بيديه ، وقال الأوزاعي : أدركت الناس يضعبون أيديهم قبل ركبهم ، وأن قتادة سئل عن ذلك ، فقال : يضع أهون ذلك عليه . أيديهم قبل ركبهم ، وأن قتادة سئل عن ذلك ، فقال : يضع أهون ذلك عليه . وهده الدراسة الحديثية للحديث والأثر في هذا الباب ، قد أسفرت على ما علمت، وقد قال النووي في "المجموع" (٢١/٣): واحتج لمن قال بتقديم اليدين بأحاديث، ولمن قال بعكسه بأحاديث ، ولا يظهر ترجيح أحد المذهبين من حيث السنة...أه... وهذا لا يلزم منه تضعيفه للأحاديث السابقة كما لا يخفى .

واستدل الطحاوي في "شرح المعاني للآثار" (١/٥٥٦-٢٥٦) بدليل نظري، محصله أنه قد اتفق العلماء على البدء برفع الرأس من السجود، ثم اليدين، ثم الركبتين، وأن ما يبتدأ به في الترول، يتأخر عند النهوض، واستدل بذلك على النزول الركبتين، ومنهم من قال: إنه أرفق بالمصلى ، وقد عكس ذلك ابن المنير ، انظر في "الفتخ

والراجح عندي - عند عدم ثبوت شيء من ذلك - أن يكون في الأمر سعة ، ولا حاجة للنكير على المخالف في ذلك ، والحال كما ترى ، وإن كان النــزول علـــى الركبتين أقرب من حيث الهيئة في مخالفة بروك البعير ، لكن عندي في النهي عن التشبه بالبعير ، وقفة من جهة الإسناد ، فراوية محمد بن عبد الله بن الحسن ، وقد سبق ما قيل فيه، والرواي عن عبد الله بن نافع الصائغ ، لا يحتج به- وإن توبع من الدراوردي على هذا القدر - فبقي ما قال البخاري في محمد بن عبد الله بن الحسن، والعلم عند الله تعالى.

 ♦ السؤال ٢٢٩ : ما هي السنة في الأذكار عقب الصلاة المكتوبة ، هل يجهر ا ، أم لا ؟



الجواب: ذهب جماعة من أهل العلم إلى الجهر بجميع الأذكار عقب الصلاة ، وقد نسب ابن مفلح هذا القول لشيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله، كما في "الفروع" (٢/٠٤٥) وقال به ابن القيم رحمه الله، انظر "أعلام الموقعين" (٢/٣٧) وانظر "الدرر السنية" (٣١٠/٤) وقال بنحوه أيضا ابن حزم كما في "المحلى" (٢٦٠/٤) ونصر هذا القول السيوطي في "نتيجة الفكر في الجهر في الذكر" كما في (٣٨٩/١) من "الحاوي" وكذا نصره اللكنوي في "سباحة الفكر في الجهر بالذكر" بل نصر الجهر بالذكر " بل نصر الجهر بالذكر مطلقا، أي بعد الصلاة وغير ذلك.

والمشهور عن المذاهب الأربعة المنع من الجهر بالذكر، كما في "شرح مسلم" للنووي (٥/٦) و"المجموع" (٤٨٧/٣) وذهب إلى هذا أيضا الشاطبي، كما في "الإعتصام" (١/١٥) وانظر "الفتح" (٢/٥٦-٣٢٦) وذهب ابن الملقن في "الإعلام بفوائد عمدة الأحكام" (٤/٨) إلى شرعية واستحباب رفع الصوت بالذكر، وتاكيد التكبير من الذكر، وبنحوه قال ابن دقيق العيد، كما في "الإحكام" (٨٩/٢).

وذهب البعض إلى رفع الصوت بالتهليلات بعد صلاة الفجر والمغرب خاصة، ولا دليل على ذلك، وقد أنكره الشيخ عبد الرحمن بن حسن، كما في "الدرر السنية" (٣١٠-٣٠).

وقد استدل من ذهب إلى الجهر بصفة عامة ، بما في ذلك عقب الصلوات ، بأدلة منها:

١- ما أخرجه البخاري برقم (٥٤٠٥) ومسلم برقم (٢٦٧٥) من حديث أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم فيما يرويه عن ربه عز وجل: " أنا عند ظن عبدي بي ، وأنا معه إذا ذكرين، فإن ذكرين في نفسه ، ذكرت في نفسي، وإن ذكرين في ملأ، ذكرته في ملأ خير منه..." الحديث.





قال السيوطي في "الحاوي" (٢٨٩١): والدكـــر في مـــاذ لا يكـــو . إلا عــــر جنه .أهـــ.

7- واستدلوا بحدیث ابن عباس قال: "كنا نعرف انقضاء صللة رسول الله صلى الله علیه وعلى آله وسلم بالتكبیر" وفي روایة: "أن رفع الصوت بالذكر حین ینصرف الناس من الصلاة المكتوبة، كان على عهد النبي صلى الله علیه وعلى آله وسلم" أخرجه البحاري برقم (٨٤١) و مسلم برقم (٥٨٣).

٣- واستدلوا أيضا بما أحرجه مسلم برقم (٤٩٥) أن ابن الزبير كان يقول دبر كل صلاة حين يسلم: " لا إله إلا الله، وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، وهسو على كل شيء قدير، لا حول ولا قوة إلا بالله ، لا إله إلا الله ، ولا نعبد إلا إيساه، له النعمة ، وله الفضل ، وله الثناء الحسن ، لا إله إلا الله ، مخلصين له الدين ولسو كره الكافرون" قال ابن الزبير: "كان رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم يهلل بهن دبر كل صلاة".

والتهليل رفع الصوت، كما في "لسان العرب" (١١/١١). ٧٠٢-٧).

٤ - واستدلوا بحديث عقبة بن عامر أن النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم قـــان لرجل يقال له: "ذو البحادين": "إنه أواه" وذلك أنه كان رجلا كثير الذكر لله عــز وجل في القرآن، ويرفع صوته في الدعاء.

أخرجه أحمد (١٥٩/٤) وغيره ، وسنده ضعيف ، من أجل ابن لهيعة ، وقد اضطرب فيه ، لكن له شواهد: من حديث ابن الأدرع ، قال : كنت أحرس رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم ذات ليلة ، فخرج لبعض حاجته ، قال: فرر آي ، فأحذ بيدي ، فمررنا على رجل يصلي يجهر بالقرآن ، فقال النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم : "عسى أن يكون مرائيا "قال: قلت: يا رسول الله ، يصلي يجسهر الله وسلم : "عسى أن يكون مرائيا "قال: قلت: يا رسول الله ، يصلي يجسهر

بالقرآن، قال: فرفص يدي، ثم قال: "إنكم لن تنالوا هذا الأمر بالمغالبة" قـــال: ثم خرج ذات ليلة ، وأنا أحرسه لبعض حاجته ، فأخذ بيدي ، فمررنا على رجل يصلبي بالقرآن، قال: فقلت: عيسى أن يكون مرائيا، فقال النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم: " كلا إنه أواه " قال: فنظرت فإذا هو عبد الله ذو البحادين.

أخرجه أحمد (٤/٣٣٧) وغيره ، وفي سنده هشام بن سعد ، وفي لين .

وكذلك له شاهد من حديث جابر بنحوه، أخرجه الحاكم (٣٦٨/١) وفي سيده محمد بن مسلم الطائفي ، وفيه لين ، وكذلك من حديث أبي ذر بنحـوه، أحرجـه الحاكم (١/٣٦٨) وفي سنده من لا يعرف ، وهناك مرسل حسن بنحوه ، انظر "أسد الغابة" (١٥٠/٢) و"الإصابة" (١٥٠-١٤٩/٦) ترجمة عبد الله ذي البحادين. فالحديث حسن بمجموع طرقه ، وقد يرتقي للصحة ، والله أعلم .

- واستدلوا بأحاديث أحرى لا تصح، واستدلوا بالجهر بالأذان والخطبة والتكبير أيام التشريق، والإهلال بالتلبية في الحج، وغير ذلك، وفي الاستدلال بدلك على إطلاق الجهر نزاع لا يخفى.

- واستدل المانعون بأدلة منها:

١ - قول الله عز وجل: ﴿ وَلا تَجهر بصلاتك ولا تَخافت كِما وابتغ بين ذلك سبيلاً الإسراء: ١١٠. وقوله تعالى: ﴿ واذكر ربك في نفسك تضرعا وحيفة ودون الجهر من القول بالغدو والآصال ولا تكن من الغافلين ﴿ الأعراف: ٥٠٥.

وقوله تعالى: ﴿ ادعوا ربكم تضرعا وخيفة ﴾ الأعراف: ٥٥.

وقد أجاب السيوطي في "الحاوي" (١/٣٩٣) عن هذه الآيات بأجوبة لا تسم من 



7- واحتجوا بحديث سعد بن أبي وقاص مرفوعا: "خير الرزق ما يكفي، وخير الذكر ما يخفي" أخرجه أحمد (١٧٢/١) وغيره، وسنده ضعيف، لأن محمد بن عبد الرحمن بن أبي لبيبة الراوي عن سعد، لم يدرك سعدا، كما قال أبو حاتم، انظر "حلمع التحصيل" (ص٢٦٦).

"- واحتجوا بحديث أبي موسى الأشعري قال: كنا مع النبي صلى الله عبيه وعسى الله وسلم: " الله وسلم في سفر، فكنا إذا علونا كبرنا، فقال النبي صلى الله عبيه وعلى آله وسلم: " أيها الناس اربعوا على أنفسكم، فإنكم لا تدعون أصم ولا غائبا، ولكن تدعون أسم سيعا بصيرا..." الحديث. أحرجه البحاري برقم (٦٣٨٤) ومسلم برقم (٦٨٠٢).

قال النووي: ففيه الندب إلى خفض الصوت بالذكر ، إذا لم تدع حاجة إلى رفعه . فإنه إذا خفضه كان أبلغ في توقيره وتعظيمه ، فإذا دعت الحاجة إلى الرفع رفع ، كمل حاءت به أحاديث...أهـ.. من "شرح مسلم" (٢٨/١٧) .

وقد أجاب اللكنوي عن ذلك في "سباحة الفكر" (ص ٣٦،٢٧-٣٨) بما محصله أن النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم أراد الرفق بهم ، لا أنه كره رفع الصوت أهــــ. والحق أن آخر الحديث يدل على أن العلة بخلاف ما قال اللكنوي، ومن تأمل قـــول النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم: "فإنكم لا تدعـون أصـم ولا غائبـا..." الحالجديث، ظهر له كراهية رفع الصوت بالذكر . والله أعلم .

والراجع عندي في هذه المسألة: أن الجهر بالأذكار يكون حيث يرد الدليل بذلك ، أو الجهر أحيانا بما لم يرد به نص ، دون اتخاذ ذلك عادة ، وبشرط أن يسلم الذاكر من الرياء ، ولا يلحق غيره بذلك ضرر ، وما دون ذلك فالإسرار بالذكر هو الأولى ، لما قاله النووي رجمه الله .

أما الأذكار عقب الصلاة المكتوبة، فلا يجهر إلا بالتكبير الوارد في حديث السعباس في "الصحيحين" والراجح - كما هو قول بعض السلف - أنه تلات تكسيرات ، ولا دليل على وجوب الإقتصار على ذلك ، ويجهر أيضا بالتهبيل الوارد في حديث الن الزبير عند مسلم ، وما دون ذلك فلا يجهر به .

أما ما ذهب إليه الإمام الشافعي في "الأم" (٢٤٢/١) - وتبعه على ذلك جماعة - بأن الجهر كان قليلا للتعليم ، فليس بظاهر ، لأن التكبير ، وهو قول : الله أكبر الله وكثرته في زمسه صلى الله عليه وعلى آله وسلم : ، قول ابن عباس: "كنا نعروف . الخ " . وقوله: "كنا" يدل على التكرير والتكثير، وقد أجاب بذلك ابن الملقن ، كما في "الإعلام بفوائد عمدة الأحكام" (٩/٤) .

ومن استدل على الجهر بجميع الأذكار لقول ابن عباس في الرواية الثانية: " إن رفع الصوت بالذكر حين ينصرف الناس من المكتوبة ، كان على عهد النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم" ، فليس هذا الاستدلال بقوي ، لأن مخرج الروايتين واحد ، فيحمل المطلق على المقيد ، وهو التكبير ، وقد أشار لذلك الحافظ في "الفتح" فيحمل المطلق على المقيد ، وهو التكبير ، وقد أشار لذلك الحافظ في "الفتح"

هذا ما ظهر لي ، والعلم عند الله تعالى .

(تنبيه): بعد تحرير هذا الجواب، اطلعت على رسالة رجح فيها كاتبها احهر بجميع الأذكار عقب الصلوات، وقد حررت على تلك الرسالة حواب موسعا في الرسالة الحاصة بهذه المسألة ضمن كتابي في الصلاة - يسر الله إتمامه والنفع به والخلاصة أن ما رجحته قول قد قال به بعض السلف، كابن الزبير، كما في "مصنف ابن أبي شيبة" (٢٧٠/١) وانظر ما قاله ابن رجب في "فتح الباري"



(٣٩٦/٧) وما بعدها، فقد نصر ما رجحته ، ولم يدهب إلى ما دهب إليه صاحب الرسالة السابقة ، من أن المراد بالجهر بالتكبير ، أي التكبير ثلاثا وثلاثين . والرد عسى ذلك يطول ، انظره في موضعه المشار إليه سابقا ، والحمد لله رب العالمين .

\* السؤال • ٢٣٠: ذكر الدكتور صلاح الصاوي في كتابه "الطريق إلى جماعة المسلمين" قصصا في تولية الخليفة بعد عمر رضي الله عنه ، وفيها أن عمر قال المسلمين قصصا في تولية الخليفة بعد عمر رضي الله عنه ، وفيها أن عمر واحد ، لصهيب: قم يا صهيب على رأسهم بالسيف ، فإن بايع خمسة ، ونكص واحد ، فاحلد رأسه بالسيف ، وإن بايع أربعة ، ونكص رحلان ، فاضرب رءوسهما ، فاحلد رأسه بالسيف ، وإن بايع أربعة ، ونكص رحلان ، فاضرب رءوسهما ، عتى يستوثقوا على رجل ...أه.

وقرر الدكتور الصاوي أن الأمة لها الحق في قتل أئمتهم إذا زاغوا عن الحق، وقرر الدكتور الصاوي أن الأمة لها الحق في سفينة في لحة البحر، تذهب بنا شرقا واستدل بقول عمر: لوددت أي وإياكم في سفينة في لحة البحر، تذهب بنا شرقا وغربا، فلن يعجز الناس أن يولوا رجلا عنهم، فإن استقام اتبعوه، وإن حنف قتلوه.

فقال طلحة: وما عليك لو قلت: وإن تعوج عزلوه ؟ فقال عمر: لا، القتل أنكر لمن بعده. وكذلك ذكر الكلام عن بيعة الإمام على رضي الله عنه ، وأن عليا رضي الله عنه رفض البيعة في بيته ، حتى تكون في المسجد ، وكذلك بيعة عمر رضي الله عنه رفض البيعة في بيته ، حتى تكون في المسجد ، وكذلك بيعة عمر بن عبد العزيز أنه لما أخذت له البيعة ، قام فقال : بن عبد العزيز ، وفي قصة بيعة عمر بن عبد العزيز أنه لما أخذت له البيعة ، قام فقال : أيها الناس ، إني لست بمبتدع ، ولكني متبع ، وإن من حولكم من الأمصار والمدد . أيها الناس ، إني لست بمبتدع ، ولكني متبع ، وإن هم أبوا ، فلست لكن بوال ، ثم نزل .

واستدل به على أن العهد من الخليفة السابق ، محرد ترشيح، والأمة صاحبة القرار. فما المحمد على ما سبق من حكايات تاريخية ، وكذا فهم الدكتور لها المحمد على ما سبق من حكايات تاريخية ، وكذا فهم الدكتور لها المحمد على ما سبق من حكايات تاريخية ، وكذا فهم الدكتور لها المحمد وجزاكم الله حيرا .

سلسلة الفتاوى الشرعية العدد الثالث عشر الجواب: اعلم أن القصة الأولى ، وهي قول عمر لصهيب : قم يا صهيب... أخرجها الطري في "تاريخ الأمم والملوك" (٤/٢٧/٤) من طريــق شــهر ــــ حوشب وأبي، واسمه لوط بن يجيى، وشهر فيه مقال مشهور، وأب محسد تالف متروك ، كما في "الميزان" (٤١٩/٣) والقصة عند الطبري طويلة بسياق منكر.

ينادى بنكارتها ، ولا تسلم من علل أخرى . وأما القصة الثانية . وهي قول عمر بن الخطاب رضي الله عنه : لوددت أن وإياكم في سفينة...الخ.

فقد أخرجها أيضا الطبري في "تاريخ الأمم والملوك" (٢١٣/٤) من طريق موسي بن عقبة ، أن رهطا أتوا عمرا... فذكرها مطولة ، وموسى لم يدرك زمن عمر ، فهي قصة منقطعة في سندها ، منكرة في متنها ، فإن هذه القصة تبيح قتل الأمير إن حنف. والجنف: الميل والجور كما في "لسان العرب" (٩/٣٣-٣٣) كما قال تعالى: ﴿فمــن حاف من موص حنفا أو إثما ﴿ فهل يجوز القول بقتل الأمير المسلم لحسوره وحيفه ؟ أليست هذه عقيدة الخوارج ، التي حذر منها أهل السنة ؟ ثم انظـــر كيــف يــهدر الدكتور أصول أهل السنة في هذا الباب ، ثم يتشبث بهذه القصة الضعيفة !!.

وأما رفض الإمام على رضي الله عنه البيعة في بيته ، وإصـــراره علـــى البيعـــة في المسجد، فمع كونه صحيح المعنى ، وهو مما يستدل به على انحراف أمراء الجماعات اليوم ، الذين يطالبون من الناس البيعة سرا وتكتما ، بل قد يطلبون من الناس البيعــة لجحهول... مع هذا كله ، فالقصة قد ذكرها ابن الأثير في "الكامل" (٩٨/٣) بـدون سند، فلو صحت لكانت حجة لنا لا علينا.

وأما خطبة عمر بن عبد العزيز رحمه الله: فقد عزاها الدكتور الصاوي إلى "البداية والنهاية" (٩/١٨٢-١٨٣) فلما رجعت إلى "تـــاريخ الأمــم والملـوك" للطــبري 





(۱۲۸/۸) فوجدت القصة عنده من طريق الواقدي ، وهو محمد بــــ عمــر المتروك .

ومع ذلك فليس في القصة ذكر هذا الشاهد من الخطبة ، وهو الدي اعتمد عبيب الدكتور في قوله : إن العهد مجرد ترشيح لا تولية . فتأمل هدا . ثم كيف بكون دلت كذلك بعد انعقاد البيعة ، ثم ألم يتول عمر بن الخطاب رضي الله عنه بعهد أبي بكر بدلك ؟ فعدم اعتبار العهد مع توالي الفتن بين المسلمين مخالف لهدي السلف الصلخ. الذي أقروا بيعة عمر وغيره ، ممن عهد لهم بالخلافة أسلافهم – وإن كان هناك من هو أولى من كثير من هؤلاء الأمراء – حقنا للدماء وجمعا للكلمة ، وهدد بركة فقت السلف ، فاحذر من بنيات الطريق، والله تعالى أعلم .

هذا وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه.
انتهى بفضل الله عز وجل العدد الثالث عشر
ويليه إن شاء الله العدد الرابع عشر.

كتبه

أبو الحسن مصطفى بن إسماعيل السليماني أبو الحسن مصطفى بن إسماعيل السليماني



## وصلنا حديثاً

- 1) البيان لامثال اخطاء عبدالله الاهدل للشيخ / ابي الحسن مصطفى بن اسماعيل السليماني الماربي
- ٢) تنويرالعينين في الاضاحي والعيدين
   تأليف الشيخ / أبي الحسن مصطفى بن إسماعيل
   السليماني الماربي
- ٣) إتحاف النبيل باجوبة أسئلة علوم الحديث والعلل والجرح والتعديل

تأليف فضيلة الشيخ / أبي الحسن مصطفى بن إسماعيل السليماني الماربي

> تحقيق أبو اسحاق الدمياطي قدم له فضيلة الشيخ/مقبل بن هادي الوادعي

تجدون ذلك لحديم كتبة الإدريسي الإسلامية السلفية بصنعاء مدينة بصنعاء تلفاكس 620227 مكتبة المديد دوماً وترقبو الجديد دوماً

## چکوننا فی کلهات

- ندعوا المسلمين الى الرجوع في كل شأنهم الى الكتاب والسنة على نهج السلف الصالح.
- للعلماء العاملين في دعوتنا منزلة عظيمة، وهم عندنا بمنزلة القلب من الجسد، ونستفيد منهم جميعاً، بدون جمود على قول أحد بعينه، ولا نخرج عن أقوالهم، ولا يتصدر دعوتنا جاهل، أو مثير فتنة، أو لاهث وراء الدنيا.
- نسعى للتصفية الشاملة، والتربية على هذا الصفاء، وندرك أن الطريق طويل وشاق، لكن الله لأ يخلف الميعاد : (والذين جاهدوا فينا لنهدينم سلنا) «العنكبوت: ٦٩».
- دعوتنا دعوة قائمة على العلم بالحق، والرحمة بالخلق، حاكمهم ومحكومهم، فنسعى لإحياء النصيحة الصادقة بدون تهييج أو منازعة لولي الأمر المسلم، ونأمر بالصبر على الجور دون طمع في دنيا، أو تزلف لأحد، غير الأحد الصمد.
  - لانقر الحزبية المذمومة، ولا المذهبية الجامدة الحاقدة على الغير، ولا نقر العصبية الجاهلية.
    - نسعى لجمع الكلمة والتعاون على البروالتقوى، ولا نقبل الغثائية، ونحذر منها.
      - دعوتنا دعوة سنة بلاشماتة ولا تشنيع، ودعوة اجتماع بلا تمييع.
- ننظر للحال والمآل، وتعارض المصالح والمفاسد من خلال فهم الكتاب والسنة وفتاوى الراسخين في العلم، لا من خلال آراء الرجال، ولا فاسد الأقوال.
- نرى أن الشرك بجميع صوره، والبدع والمعاصي، أضر على القلوب والشعوب من ضرر السموم على الأبدان، وندعوا للفضيلة، ونحذر من الرذيلة.
  - نرى أنه لا يصلح آخر هذه الأمة إلا بما صلح به أولها.
- ◄ لا نستوحش من قلة السالكين، ولا نغتر بكثرة الزائغين، والحق يستمد قوته من صحة برهانه، لا
   من علو مكانه أو كثرة القائل به، ونقبل النصيحة ولو من المخالف.
- من طعن في الصحابة فقد طعن في الدين، لأنهم نقلته وشهوده، واذا سقط الشاهد سقط المشهود عليه، فنحب الصحابة جميعاً، وننزلهم منازلهم دون إفراط أو تفريط.
- أهل الحديث هم الطائفة المنصورة، والفرقة الناجية، وهم السلف الصالح، فنسأل الله أن يجعلنا من أتباعهم ظاهراً وباطناً.
- الحق وسط بين طرفين، وهدى بين ضلالتين، ونور بين ظلمتين، وأهل السنة وسط بين الخوارج والمرجئة، وبين الروافض والنواصب، وبين القدرية والجبرية، وبين أهل التحريف والتكييف، أو التعطيل والتمثيل.
- دعوتنا أعز علينا من كل شيء، فلا نفرط فيها طمعاً في مال، أو إرضاء لرجال، ونسأل الله البصيرة والثبات.
- نبشر من نصر دين الله في نفسه وأهله وجيرانه وأمته، بعز الدنيا ونجاة الآخرة، ولا نعده بدنيا فانية، قال تعالى:
  - (قل لا أقول لكم عندي خزائن الله ولا اعلم الغيب ولا اقول لكم إني ملك إن أتبع إلا ما يودى الى قل هل يستوي الأعمى والبحير أقل تتفكرون) «الانعام: ٥٠»